فریق تفریغ م.علاء حامد

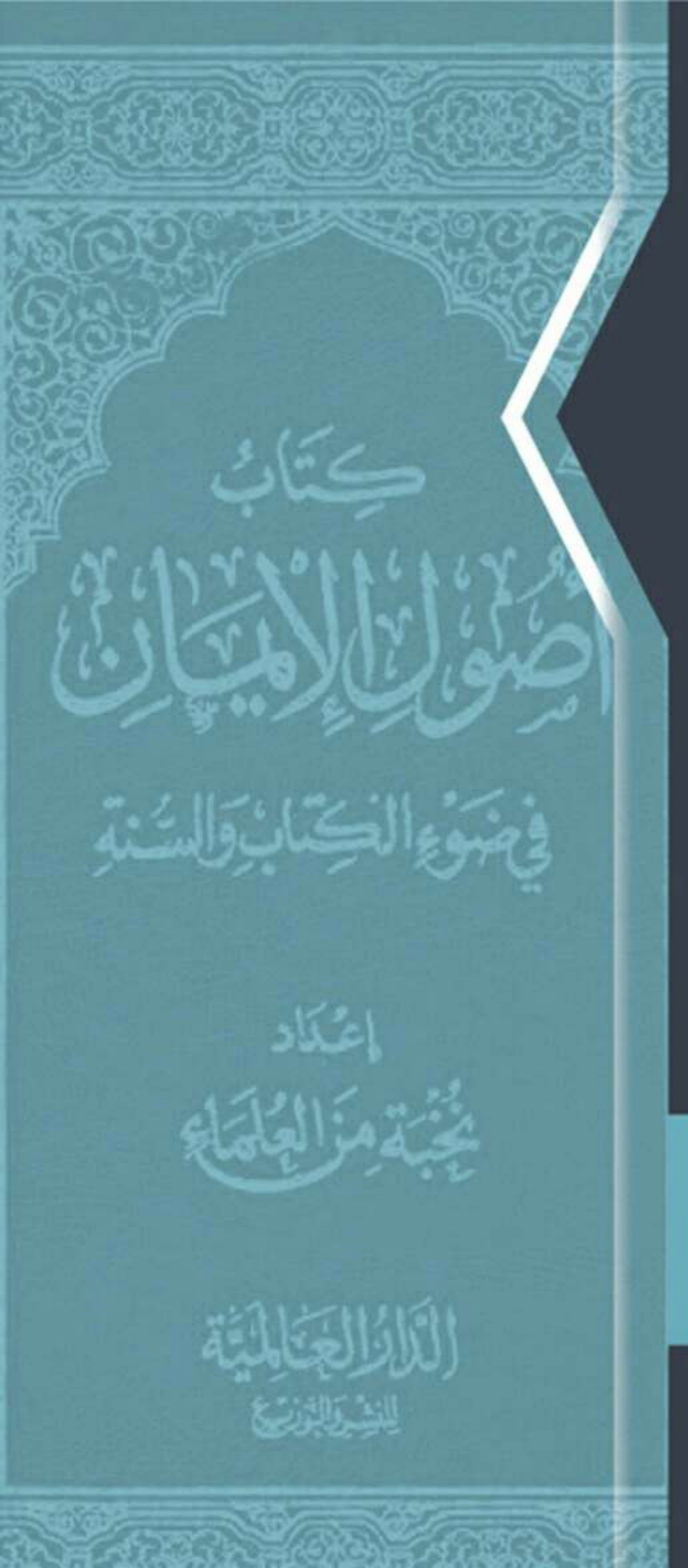
دراسة عقيدة المسلام

26

شرح كثاب أصول الاپهان

م.علاء حامد





# الحمد لله وأشهد أن لا الله الا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله \_ الحمد لله وأشهد أن لا الله عليه وسلم \_ أما بعد:

بين أيدينا اليوم باب جديد من أبواب العقيدة، وباب يعني من أجمل أبواب العقيدة في الحقيقة ، ومن الدروس المحببة، وهي العقيدة في أصحاب النبى \_عليه الصلاة والسلام \_، وقد يقول قائل وما معنى أن يكون هناك باب بالعقيدة للصحابة ،نحن نفهم أن العقيدة تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر و القدر خيره وشره، مسألة الاعتقاد في الصحابة : هل هذه المسألة يرتبط بها اعتقاد

أم لا؟

## لا شك أن الإيمان بالصحابة مرتبط ارتباط وثيق بالعقيدة؛ لعدة أمور

1- الأمر الأول: أن الايمان بالصحابة هو من الإيمان بالله، لأن الله \_سبحانه وتعالى\_، أو النبى \_عليه الصلاة والسلام \_ بين أن أوثق عرى الإيمان: الحب في الله والبغض في الله، ولا يصح إيمان عبد إيمانًا كاملًا حتى يحب في الله ويبغض في الله، ولا شك أن أحب الناس إلى الله بعد الأنبياء هم الصحابة الكرام \_رضي الله عنهم\_، فكانت مسألة حب الصحابة هي مسألة إيمانية صريحة، وحب الصحابة دليل على الايمان ،وبغض الصحابة دليل على النفاق و العصيان،

٧-الإيمان بالصحابة هو جزء من الإيمان بالقرآن؛ لان الصحابة مذكورين في القرآن، فمن لم يعتقد فضلهم، و من لم يعتقد شرفهم و قدرهم فهو مكذب بشيء من القرآن، الإنسان إذا كان يؤمن بالقرآن يؤمن بأن القرآن كله حق، فإذًا هذه الآية حق: "وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَّضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ"، فمن قال أن الله لم يرضى عن الصحابة ومن كفر الصحابة ومن طعن في دينهم فعنده اشكال في الايمان بهذه الاية، قول الله تعالى: "لَقَدْ رَضِيَ الله عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا في قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَة عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا (١٨)" ، فمن زعم أن الصحابة الله تعالى لم يرضى عنهم أو أن الصحابة كانوا يظهرون الإيمان و يبطنون الكفر فعنده إشكالية مع هذه الآية، لأن ربنا قال: "فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ"، مش كده!

" فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ"، فبالتالى أكيد اللى علمه من قلوبهم ، علم منهم خيرًا ،و قوله تعالى عن الصحابة": وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا"، يعنى علم اللى بيقولوه واللى أبطنوه و اللى هيعملوه بعد موت النبى \_عليه الصحابة و اللى يكفر بالصحابة و اللى النبى يقول أن الصحابة و اللى يكفر بالصحابة و اللى يقول أن الصحابة ارتدوا بعد موت النبى \_عليه الصلاه والسلام \_ عنده إشكال مع القرآن ،

٣- ثم إن الإيمان بالصحابة من الإيمان بالنبي \_عليه الصلاه والسلام \_، فمن الإيمان بالنبي \_عليه الصلاة والسلام \_ تصدقيه في كل ما قال، و اعتقاد أن كل ما قاله حق \_ عليه الصلاة و السلام \_، وممن قال \_ عليه الصلاة و السلام : "الله الله في أصحابي"، وقال : خَيْرُ أُمّتي قَرْني، ثمَّ الذين يَلُونهم، ثمَّ الذين يَلُونهم"، وقال: "لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما أدرك مُد أحدهم ولا نصيفه"، هو ده الكلام عن الصحابة الكرام \_رضى الله عنهم \_، فإذا كان الإنسان غير محب للصحابة لا يعتقد لهم فضلًا يبقى عند إشكال مع كلام النبي \_عليه الصلاة و السلام \_، و الذي يسب أبا بكر ، أو يسب عمر، أو يسب عثمان، أو يسب عليًا ،أو ... ، فعنده إشكال في أحاديث كتير عن النبي \_عليه الصلاة و السلام \_ عن أبي يبد و عمر و عثمان و على ، عنده إشكال مع العشرة المبشرين بالجنة، قال النبي \_صلى بكر و عمر و عثمان و على ، عنده إشكال مع الجئة، وعثمان في الجنة، وعلي في الجنة، وطلحة في الجنة، والمبشرين بالجنة، والمجنة، وسعد بن المجنة، والمجنة والجنة، وسعد بن أبي وقاص في الجنة، والمجنة والجنة، والجنة، والجنة، والجنة، والجنة، والمجنة والمحلة في الجنة، والمحلة و الباقي ارتدوا بعد الإسلام فما معنى قول النبي \_عليه أفضل الصلاة والسلام \_: "أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، والمختلة و الباقي ارتدوا بعد الإسلام فما معنى قول النبي \_عليه أفضل الصلاة والسلام \_: "أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة "أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة"،

يبقى عاوزين نقول أن الإيمان بالصحابة هو من الإيمان بالله، وهو من الإيمان بالقرآن ، وهو من الإيمان، فإذا كان ، وهو من الإيمان الإيمان، فإذا كان الانسان عنده مشكلة فى الايمان بالصحابة فهذا يطعن فى إيمانه بالله، و إيمانه بالقرآن، وإيمانه بالسنة، ولذلك باب العقيدة فى الصحابة هو من الابواب الهامة جدا أن تُدرس عند مدارسة العقيدة،

هنا بيقولنا أول حاجة:

من هو الصحابي؟ نقول الصحابي هو من لقى النبي \_صلى الله عليه وسلم\_ مسلما ومات على ذلك، يعنى يشترط أنه يكون لقى النبي \_عليه الصلاة والسلام\_، وحين لقيه كان مسلمًا، ثم مات على الإسلام، هو د الصحابي، شاف النبي \_عليه الصلاة والسلام\_ ، آمن به ، مات على الإيمان ، هذا هو الصحابي ، طبعا الصحابة يتفاوتوا في درجة الصحبة، في واحد شافه مرة، و في واحد قعد معاه يومين تلاتة ، وفي واحد قعد معاه شهرين تلاتة، وفي قعد معاه سنين، و في واحد قعد معاه طول عمره، فطبعًا لا يستون، " لَا يَسْتَوى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ۚ أُولَٰئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا ۚ " ، فلا يمكن ان تكون صحبة السابقين الأولين كصحبة من تأخرت صحبتهم ، كمن رأه في حجة الوداع فقط، فلا شك أنهم يتفاوتون، لكن كلهم يأخذون شرف الصحبة ، فمن صاحب النبي عليه الصلاة والسلام ولو يعنى ساعة من النهار فتثبت له الصحبة، لكن كما قلنا أصحاب النبي عليه الصلاة السلام درجات، منهم أصحابه اللي طالت صحبتهم هم دول اللي لهم دايمًا المقامات العالية والمنازل العالية، وهم اللي طالت يعنى ثبتت لهم صحبة طويلة، وكل ما قلت الصحبة يعنى طبعا يقل قدر الصحابي، لكن يظل انه له شرف، شرف عظيم انه لقى النبى عليه الصلاة والسلام، وهذه منزلة يعنى لا تبانيها منزلة، منزلة عالية ان يكون انسان تشرف بصحبة النبى عليه الصلاة والسلام ولو ساعة واحدة هذا له قدر كبير، هذا له قدر كبير ، يعنى له منزلة وله شرف الصحبة،

الخلاصة ان هذا بيقول لنا يجب محبة الصحابة الكرام، ويجب موالتهم، فيفول الصحابة هم خير القرون، كما بينا، صفوة هذه الأمة ، أفضل هذه الأمة بعد النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ ، يجب علينا ان نتولاهم ،وأن نترضى عنهم ،وننزلهم منازلهم فان محبتهم واجبة على كل مسلم، حبهم دين وايمان وقربة إلى الرحمن، بغضهم كفر وطغيان فهم حملة هذا الدين ،فالطعن فيهم طعن في الدين كله؛ لان الدين وصلنا عن طريقهم بعد ان تلقوه غضًا طريًا عن رسول الله \_صلى الله عليه وسلم\_ مشافهةً، ونقلوه لنا بكل امانة واخلاص، ونشروا الدين في كافة ربوع الارض في اقل من ربع قرن، وفتح الله على ايديهم بهذا الدنيا ،فدخل الناس في دين الله أفواجًا،

فالطعن فيهم مسألة مهمة، وعاقبة الطعن في الصحابة.. لان لدى يطعن في الصحابة دائما في العادة لا يريد الطعن في الصحابة، ليس هذا بغيته مش هي دي مقصده، فمقصده أن يطعن في الدين ، فلذلك قال: "إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعلم أنه زنديق "، فإن هؤلاء هم حملة الدين، طيب لما تقولي دلوقتي أبو هريرة ارتد مثلًا ، خلاص يبقى أنا مش هأخد منه ولا حديث ، لما تقولى ابن عمر د كان يبطن الكفر و يظهر الإيمان، خلاص شكرًا كده انتهت من السنة آلاف الأحاديث ، الدين كله يضيع لو لم يقى في الأحاديث غير على وسلمان و فاطمة والحسن و الحسين والعباس والفضل ، هم دول المسلمين عندك، و الباقى ارتدوا ، لم يبقى في الدين شيئ، وكم حديث رواه هؤلاء الجماعه من بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ بالمقارنة بأحاديث عائشة و أبو هريرة وابن عمر وابن مسعود ، إذا كنت بتقول أن دول ارتدوا يبقى بتضيع الدين بتدمره كله، وبتضيع القرآن كمان والسنة ؛ لأن القرآن الكريم نُقل إلينا عن طريق الصحابة، يسبهل بعد الطعن في الصحابة الطعن في كل الدين، ان تطعن في القرآن ، تقول أن أشك القرآن ده جالنا إزاى ، هم مين اللي بعتهولنا ، مين هما دول أصلًا كلهم كذا وكذا، أو تشك في السنة، و بالتالي الطعن في الصحابة ليس مجرد الطعن في الأشخاص عاديين ، هذا هو الجيل الأول الذي حمل الدين، فإذا طعنت أنت فيه يبقى أنت كده يسهل عليك بعد كده أن تمسح الدين مسحًا،لذلك هما دلوقتي اللعب كله على الطعن في الرموز، مش هيجيي يقولك دلوقتي في الإعلام إلغي السنة إلغي القرآن في يوم و ليلة، هو الأول هيطعن في الناس درجات بقى، هيبتدى يطعن في أصحاب الكتب الصحاح، في البخاري و مسلم و النسائي و غيره، يطعن في أصحاب الكتب اللي هي نقلت الكلام، و بعد ما يطعن في أصحاب الكتب ينتقل إلى الطعن في الرواة نفسهم ، في التابعين والصحابة و غير ذلك، وبعد كده يقولك طيب والله هنعمل إيه بقى هناخد الدين منين ، خلاص مفيش بقى دين، كل شئ مشكوك فيه، يبتدى يطلع لنا جيل من الشباب شاكك في كل شيء في كل شيء من الثوابت ، في كل حديث وكل آية ، هو ده المقصد، لكن لن يصل هؤلاء الى هذا المستوى إلا إذا طعنوا في الرواة ، خاصةً إذا وصلوا إلى الصحابة ، طبعًا انتوا عارفين الحملة الشرسة التي قامت على أبى هريرة \_رضى الله عنه\_ في فترة من الفترات ، أن ده لوحده شايل شيل كبير أوى ، لو شيلنا أبو هريرة شيلنا جزء كبير جدًا من الدين ، واضح! ف خد بالك ، الذي يطعن في أحد أصحاب النبسى عليه الصلاة والسلام يطعن في الدين أيضًا، طبعًا دل القرآن والسنة على فضل الصحابة و شرفهم و قال النبى \_عليه الصلاة و السلام عن الأنصار: "آية الإيمان حب الأنصار و آية النفاق بغض الأنصار"، طيب إذا كان ده في الأنصار يبقى كيف الحال في المهاجرين؟ من أفضل عن الله المهاجرين أم الأنصار؟ المهاجرين طبعا ، المهاجرين أفضل من الأنصار؛ لأنهم حملوا الدين في وقت صعب للغاية أصعب من الوقت الذي بدأ فيه الأنصار في الإسلام، ثم إن دايمًا كان القرآن يبدأ بالمهاجرين عند الذكر ، قال: "وَالسَّابِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ" ، قال يبدأ بالمهاجرين عند الذكر ، قال: "وَالسَّابِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ" ، قال تعالى: "لِلْفُقرَاءِ المُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ وَالْإَنصَارِ" ، قال وَرضُوانًا وَينصُرُونَ اللَّهُ وَرسُولَهُ وَلَيْكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (٨) وَالَّذِينَ تَبَوَّعُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحبُونَ مَنْ هَاجَرَ إلَيْهِمْ " ، فلا شك أن المهاجرين أفضل من الأنصار ، إذا كان النبي عليه الصلاة و السلام يقول: : "آية الإيمان حب الأنصار"، فمن باب أولى آية الإيمان حب المهاجرين، آثار كثيرة فيها شرف و فضل لهؤلاء، وأحنا ذكرنا طرف من بعض الآيات في المهاجرين، آثار كثيرة فيها شرف و فضل لهؤلاء، وأحنا ذكرنا طرف من بعض الآيات في بلاية الكلام،

# ومن آثار حب الصحابة وموالاة الصحابة

ا- أن الإنسان يكون من الفئة الغالبة المنصورة؛ لأن الله \_سبحانه وتعالى \_ قال : "وَمَن يَتُولَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ" ،اما من لم يتولى الصحابة الكرام فان الله لا يقدر له ان يكون غالبا أبدًا ،لذلك لا تجد مثلًا الشيعة \_قاتلهم الله نصروا الاسلام في اى موطن من المواطن، ولا فتحوا بلدة واحدة من بلاد المسلمين ، تتبع كل الغزوات وكل الجهاد الذي تم على مدار العصور الماضية لم تجد الجهاد قام بالشيعة ابدا .. ابدا، يستحيل ان تجد موقعة نصر فيها الشيعة الدين وفتحوا بلدة من البلاد ونشروا فيها الاسلام ، فان الله \_سبحانه وتعالى \_قدر انه لا يغلبون ابدا ،ولا يحملون هم هذا الدين ؛ لانهم لم يتولى الصحابة الكرام \_رضى الله عنهم \_ ،و الآية تقول: "وَمَن يَتَوَلَّ الله وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ اللهِ هُمُ الْغَالِبُونَ" ، فهؤلاء ليسوا بحزب الله ،ولو تسموا بحزب الله، في لبنان مثلا هذا اسمه مزيف ، هؤلاء ليسوا بحزب الله قطعا ، هؤلاء من حزب الشيطان ، فإن الله تعالى لا يتولى ابدا من يسبون بحزب الله قطعا ، هؤلاء من حزب الشيطان ، فإن الله تعالى لا يتولى ابدا من يسبون الصحابة الكرام \_رضي الله عنهم وارضاهم \_ ، ولو خدعونا بشيء من شوية الهجس اللهي عمله حسن نصر الله مع إسرائيل، والناس اتفتنت بيه فترة من الفترات، وتبين اللي عمله حسن نصر الله مع إسرائيل، والناس اتفتنت بيه فترة من الفترات، وتبين أن الامور كلها تحت الترابيزة ،

والمواضيع مختلفة خالص ،وهي مسئلة نزعات شخصية ليس لها علاقة بالاسلام ولا المسلمين، ولا صاروخ اتضرب ولا اي حاجة حصلت، لكن الفتنة حصلت واحنا عارفين ، والناس اتفتنت زي م الناس اتفتنت قبل كده بالثورة الخمينية ، افتكروا ان هو ده عز للإسلام وخلاص ايران والثورة الاسلامية في ايران ، و الناس كلها كانت بتطبل للخميني و تصقفله، لحد م عرفنا من هو الخميني ، ومن هم الشيعة ، وماذا يفعلون بالمسلمين بالعراق، و سوريا، و في كل بلد دخلوها، بمن يبدأون؟ انما يبدأون برقاب اهل السنة اولا، فاين هؤلاء المفتونين بحسن نصر؟ واين المفتونين بالخميني الآن؟ لا يستطيعون الكلام بعد ما رأوا الواقع، فالولاية الحقيقية هي لمن تولى الصحابة الكرام،

٢- ثم ان الانسان اذا احب الصحابة نال المنزلة العالية، وهي قول النبي \_عليه الصلاة والسلام\_: "المَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ"، لذلك كان أنس \_رضى الله عنه \_ \_ \_ لفقهه الدقيق \_ كان يحب هذا الحديث محبة شديدة، لما جاء أعرابي إلى النبي \_عليه الصلاة والسلام فقال: مَتَى السّاعَة ؟ قَالَ: "وَمَا أَعْدَدْتَ لَهَا؟"، مش مهم متى الساعة المهم أنت أعددت إيه، قَالَ مَا أَعْدَدْتُ لَهَا مِنْ كَثِير صَوْم، وَلا صَلاةٍ، وَلا صَدَقَةٍ، وَلَكِنِي أُحِبُ الله وَرَسُولَهُ ، فَقَالَ: "أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ" ، فقال المرء مع من احب ، فقال انس ما كنا نحب بعد اسلامنا حديثا كمحبتنا لهذا الحديث الشريف ، وانى اشهد الله انى أحب ابا بكر وعمر وعثمان وعلي وارجو أن أحشر معهم يوم القيامة، شوفوا الفهم الدقيق للصحابي الكريم، طب الذي يبغض ابو بكر وعثمان وعلى ويبغض عمر \_رضي الله عنهم\_ أين يكون؟ المرء مع من احب .. المرء مع من احب هؤلاء يتولون قتلة عثمان قتلة عمر، يحتفلون بأبي لؤلؤة المجوسي ، وعبدالرحمن ، يعني قاتل عمر \_رضي الله عنه وارضاه \_ يعني يحتفلون به احتفالا جمًا، معروف في ايران له عيد سنوى يحتفلون فيه به، أنه قتل الطاغوت الاكبر، فكل شخص معروف في ايران له عيد سنوى يحتفلون فيه به، أنه قتل الطاغوت الاكبر، فكل شخص معروف في ايران له عيد سنوى يحتفلون فيه به، أنه قتل الطاغوت الاكبر، فكل شخص معروف في ايران له عيد سنوى عمر، وهناك من احب قاتل عمر \_رضى الله عنه وارضاه \_،

بعد ذلك بيقولنا يجب ان نعتقد فضلهم وعدالتهم ،ليه؟ لان الله \_سبحانه وتعالى\_اثني عليهم في كتابه ، فقال: "وَالسَّابِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بإحْسنان رَّضي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ"، قد يقول بعض الشيعة لما تيجي تقولهم الآيات دي ،يقولك إيه! يقولك الآيات دى كانت قبل ردتهم، نزلت قبل ردتهم, طبعا الكلام د كلام ساذج جدا، ليه؟ لأن ربنا \_سبحانه وتعالى\_ يعلم ما سيكون ، مش كده؟ لو ربنا عالم من عبده انه سيرتد، هل سيرضى عنه! لن يرضى عنه حتى ولو الآن، انه يعلم \_سبحانه وتعالى\_ انه سيرتد، مش كده؟ لما ربنا يقول عن الصحابة: "رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ" ، ربنا عالم ما كان ما سيكون منهم \_سبحانه وتعالى\_ ، وعلم أنهم سيموتواعلى الخير وعلى الرضا، و إلا لكانت هذه الآية في القرآن لا تصلح لكل زمان ومكان، يبقى الآية دى تصلح في حياة الصحابة فقط، اما بعد ان مات النبي \_عليه الصلاة والسلام\_ فهذه الاية صارت لا تصلح ويجب أن تنزع من القرآن؛ لانها فيها كذب، لان الله الآن غير راضيًا عن الصحابة، يبقى المفروض ما نقولش "رَّضيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ"، نقول رضى الله عنه فيما مضى ، والآن هو ساخط عليهم، عايزين نعدل شوية تعديلات، الامر الثاني: ان ربنا سبحانه وتعالى ما ذكرش حالهم في الحياة بس بل ذكرهم بعد الممات ، ازاى؟ قال تعالى:: "وَالسَّابِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم"، الإتباع د بعد إيه؟ بعد ما اموت ، واحد بعد ما يموت الناس بتتبعه، ربنا أثنى على اللي اتبعوهم، طيب إذا كانوا مرتدين بعد موت النبي \_عليه الصلاة والسلام\_ يبقى اللي اتبعهم زيهم ، طيب ربنا يثني على اللي اتبعوهم ازاي! يبقى دى تزكية لهم الى الموت، ان ربنا لم يثنى عليهم بس ، د أَثْنَى عَلَى اللَّى جِم بعديهم كمان، "وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنًا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِالْإِيمَانِ" سبقونا بالإيمان .. دول مين اللي بيتكلم؟ "وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ"، يعنى بعد موتهم، و بيقولوا سبقونا بالإيمان، يبقى إذا الصحابة ماتوا على الإيمان، طب هيقول في سورة الحديد قال تعالى": لا يَسنتُوي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْل الْفَتْح وَقَاتَلَ ۚ أُولَٰئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا ۚ وَكُلًّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَىٰ ۚ " ، ربنا هيخلف وعده؟ ربنا قال: "وَعْدَ اللَّهِ " لَا يُخْلِفُ اللَّهُ الْمِيعَادَ"، فهو لا يخلف الميعاد وهو وعد الحق سبحانه وتعالى ، هيجي يوم القيامة يقول لا ده انتوا طلعتوا مرتدين انا مش هدخلكم الجنة إيبقى هو لم يكن يعلم ما سيكون! دى إتهامهات شديدة جدا، يعنى اللي يتتبع بس مقالة تكفير و ردة الصحابة هي طعن في الله أصلًا، طعن في الله،اتهامه بأنه لم يكن يعلم \_سبحانه وتعالى\_ ما الذى سيكون منهم وأنه وعدهم بالجنة وهيخلف الميعاد،

وانه رضى عنهم وسيسخط عليهم، حاجات بقى كتير، وأثنى على الذين أتبعوهم وهو يعلم أنهم سيرتدوا، كلام فارغ! لا يستقيم في العقل، كلام باطل بلا شك، قال سبحانه وتعالى: "لَّقَدْ رَضَىَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهمْ "، فهم لو يبطنوا الكفر و يظهروا الإيمان كان ربنا فضحهم، زى ما فضح المنافقين، مش ربنا أنزل فيهم آيات ، "وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْذُونَ النبي وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنِّ"، ومنهم ومنهم ومنهم ...، قال تعالى: "إِذًا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ ۗ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ" ، د الصحابة نفسهم ماكنوش يعرفوا هما كذابين ولا مش كذابين، طيب م لو الصحابة نفسهم كذابين طيب م كان ينزل فيهم آيه زى ما نزل ف المنافقين!، لا ف نفس الوقت يقول: " لَّقَدْ رَضَىَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ" ، يبقى عجيب جدًا من يعتقد أن كان في شئ وخلل في إيمان الصحابة، بل كلهم عدول عدول ليه عدول بقي؟ طب العدالة دى جات منين؟ لأن الله جل في علاه شهد لهم بالعدالة، قال سبحانه وتعالى ": فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْل مَا آمَنتُم بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوا"، "آمَنتُم" ماقلش آمنت به يا محمد، كان ممكن يقول فإن آمنوا بمثل ما آمنت به يبقى زكى مين! زكى النبى عليه الصلاة والسلام بس، لكنه قال ": فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْل مَا آمَنتُم بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوا"، فجعل النبي والصحابة في منطقة واحدة من الإيمان، يعنى ايمان الصحابة لا يختلف عن إيمان النبي -صلى الله عليه وسلم ، طبعا إيمانه أعلى، لكن دول يعنى لم يخالفوا في شيء رضى الله عنهم، بل ماتوا على عقيدة النبى عليه الصلاة والسلام، لم يتزعزعوا عن هذه العقيدة، فهذه تزكية عالية للصحابة الكرام رضى الله عنه وارضاهم ، آيات بقى كتير تزكى الصحابة الكرام في القرآن : "وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ۚ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَنَيْءِ عَلِيمًا (٢٦)" ، لذلك الصحابة لا يُنظر في عدالتهم، مثلا يعني علماء الحديث لما يجي يبحث في سند الحديث، يبحث في رجال الحديث ماعدا مين؟ ماعدا الصحابة ، مافيش حد بيبحث ورا الصحابة، ده عدل ولا مش عدل، ده كداب ولا صادق، محدش بيدور ورا لاصحابة، إنما بيدور في اللي نقل عن الصحابي واللي بعده واللي بعده، بيقولك مثلًا الحديث ده ضعيف عشان ف واحد ف السند فلان د ضعیف، فلان د دینه مش عارف فیه مشکلة، ما فیش حد یتکلم عن الصحابي لاع حفظه ولاع دينه، لأن الصحابة قمم ،كانوا قمم في الحفظ وكانوا قمم ف الديانة، فلا ينظر أحد ، ليه؟ لأن دول ربنا اللي اداهم التزكية، لسه هندور تاني؟ خلاص هم واخدين تزكية من الله سبحانه وتعالى ، لذلك المحدثين لا ينظرون في عدالة الصحابة رضوان الله عليهم عندما ينظرون في أحاديث الأسانيد،

قَالَ تعالَى ": وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ"، فاذا ربنا أثنى على مين! ربنا أثنى على الفقراء و المهاجرين، بعد كده أثنى على الأنصار، أثنى على اللي بعديهم بشرط": وَالَّذِينَ جَاءُوا مِن بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ"، فاذا تخيل بقى والذين جاءوا من بعدهم يسبونهم ويطعنون فيهم ويكفرونهم فلا هؤلاء أهل فضل أو أهل خير أو يستحقون الثناء من الله لا يستحقون ألا العقاب الاليم على سبهم للصحابة الكرام \_رضى الله عنهم وارضاهم\_، فان اول صفة اثنى الله بها على من جاء بعد الصحابة انهم يستغفرون للصحابة ويقولون: "وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّ لِلَّذِينَ آمَنُوا"، بمجرد بس ان انا مبحبش واحد فيهم لا ما ينفعش لازم تحبهم كلهم ولا تبغض واحد منهم \_رضى الله عنهم وارضاهم\_، فما بالك بالسب والتكفير قول النبى \_عليه الصلاة والسلام\_: "لا يَدْخُلُ النارَ وارضاهم\_، فما بالك بالسب والتكفير قول النبى \_عليه الصلاة والسلام\_: "لا يَدْخُلُ النارَ احد ممن بايعَ "مشكلة واضحة،

بعد كده بيقول وقد أثنى عليهم رسول الله \_صلى الله عليه وسلم\_ فى أحاديث كثيرة منها قول النبي عليه الصلاة والسلام "لا يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة" ، شوف بقى كلام النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ : "لا يَدْخُلُ النارَ"، مش مجرد الصحابة يخشوا الجنة ،لا ده اللي بايع تحت الشجرة كمان بالذات لن يدخل النار أبدًا، لا تمسه النار ابدا ابدا، وقال عليه الصلاة والسلام\_ في اهل بدر" : لعل الله اطلع على أهل بدر فقال اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم"، فأهل بدر و أهل بيعة الرضوان باييعوا النبى \_ صلى الله عليه وسلم بعد الحدبيية تحت الشجرة كل دول مشهود لهم بالجنة ولا يدخلون النار ابدا ابدا \_رضي الله عنهم وارضاهم\_، فالواجب على الانسان أن يعتقد هذه الامور،

بعد كده بيقولنا: يجب الكف عما شجر بين الصحابة، دى مسئلة مهمه، طبعا معلوم ان الصحابة الكرام كانوا على قلب رجل واحد في عهد ابي بكر وعمر وعثمان \_رضى الله عنهم\_، إلى أن مات عثمان فوقع بينهم الخلاف، وكان الخلاف أن كلاهما كان يعني يرى انه على الحق، فكان مما يقول نبايع على اولا، ثم نثأر من قتلة عثمان، وفريق يقول نثأر من قتلة عثمان، ثم نبايع على \_رضي الله عنه وارضاه \_، فاختلفوا في هذه المسألة وحصل بينهم النزاع والشجار ،واستغل الشيعة \_قاتلهم الله \_ هذا الامر واثاروا البلبلة بين الصفين

وقتلوا ناس من هنا وقتلوا ناس من هنا، قصة طويلة وبالتالى صارت معارك بين المسلمين وقد اوشكوا ان يتصالحوا، يعنى هما بالليل كانوا تصالحوا خلاص، فأبي هؤلاء المنافقون اتباع عبدالله بن سبأ، عبدالله سبأ ده هو بداية الضرر كله، بداية الشيعة ،بداية الغلو في على رضى الله عنه وارضاه ، و ده يهودي أصلًا، وادعى الاسلام ودخل في دين الله ،و استغل أن هو بعيد في العراق وبدأ ينشر فكرة أن على أولى بالخلافة من أبو بكر وعمر وعثمان، وبدأ ينشر اكاذيب و احاديث عن النبي \_عليه الصلاة والسلام\_ ان على اولى بهذا الامر، وبدأ يطعن في ابي بكر وعمر وعثمان، حتى في الناس تبعه ناس في العراق، وبدأت بثورة تطلع من ناحية العراق، والناس عايزين يثوروا على عثمان \_رضى الله عنه وكان سبب في مقتل عثمان، وكانت بداية الفتنة التي حصلت ،بداية الرغب في الثأر،و بداية الخلاف اللي حصل بين الصحابة، بعد كده أتباع عبد الله بن سبأ دول هم اللي اشعلوا بداية المقتلة اللي حصلت بين الصحابة، بعد كده حصل القتال كما تعلمون حصل موقعة الجمل ، بين على من طرف ،وعائشة وطلحة والزبير في طرف، وبعد كده حصل موقعة صفين، بين على رضى الله عنه ومن معه ، بين اهل الشام برئاسة معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنه وارضاه ، وحصلت مقتلة ثانية قتل فيها من قتل، ثم استتب الامر لعلى \_رضى الله عنه\_ ،وبعد ذلك جاء الحسن تولى امر المسلمين، ثم تنازل بالخلافة الى معاوية \_رضى الله عنه\_، واجتمعت كلمة المسلمين على معاوية \_رضى الله عنه\_، و هدأ الجو تماما، بخلافة معاوية، الخلاصة يعنى ان المسألة كلها كانت اجتهاد، كل فريق من الفريقين كان مجتهدا في المسألة، فهناك فريق اخطأ وهناك فريق أصاب، وترتب على هذه الاجتهادات انهم اختلفوا وحصل بينهم تنازع، استغله بعض المنافقين اشعلوا النار بين الفريقين، وقع مقتلة، وقع قتلى..

ما الذي يجب علينا نحن اهل السنة تجاه الامر؟ ان نسكت عن ذلك ، نكف الكلام عن هذا الأمر، هذه هي سنة السلف بعد هذا الامر، لانه هؤلاء جميعا أصحاب فضل، كلهم على خير، وهذا النزاع الذي حصل بينهم لم ينقص من قدر احد منهم، يعنى هل هذه المسألة انقصت من قدر عائشة ؟ أو طلحة؟ او الزبير؟ لا والله ابدا، بل كل مشهود لهم بالجنة، يعني مين اللي كان على الحق في الموضوع دوت؟ على \_رضى الله عنه وارضاه\_، هو الذي كان على الحق في كل مرة ، كان هو على الحق، و أخطأت عائشة،

واخطأ طلحة واخطأ الزبير، وكان هو على الحق مع معاوية، واخطأ معاوية، هل هذا يطعن في فضل عائشة! او يطعن في فضل معاوية! او يطعن في فضل طلحة او الزبير! لا والله، لا بل النبي عليه الصلاة السلام قال .. " :وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة .. " ،و شهد لعائشة بالجنة رضى الله عنها وارضاها ، هذا لا يؤثر فيهم؛ لانهم حين اختلفوا لم يختلفوا بدون علم، بل كلهم كانوا على علم ودراية، لكنهم اجتهدوا ،منهم من أخطأ، ومنهم من أصاب، ما الدليل على ان على \_رضى الله عنه\_ كان هو المحق؟ قال النبي \_عليه الصلاة والسلام عن عمار قال: "ويح عمار تقتله الفئة الباغية" ،من الذي قتل عمار؟ احد الذين كانوا في جيش معاوية، وعمار كان مع من؟ مع على بن أبي طالب \_رضى الله عنه وارضاه في فريق على وقتل عمار، فعلم ان الفئة الباغية هي فئة معاوية رضى الله عنه ، وليس معنى الباغية ان هي منافقين او كده، الباغية يعني هي اللي أخطأت ،هي اللي بغت على فريق على رضى الله عنه ، وفريق على كان اولى الحق، وقال النبي عليه الصلاة والسلام عن الخوارج اللي هم كفروا على بن ابي طالب وخرجوا عليه ، فقال \_عليه الصلاة والسلام\_ عن الخوارج ": تقتلها أولى الطائفتين بالحق"، مين الذي قتل الخوارج على \_رضى الله عنه\_ فعلم من الحديث ان أولى الطائفتين بالحق على رضى الله عنه، خد بالك من دقة تعبير النبي عليه الصلاة والسلام لم يقل تقتله الطائفة المحقة، إنما قال اولى الطائفتين بالحق، ده معناه ايه؟ معناه ان المسألة كانت ايه يعنى قريب اوى، فعلا المسألة كانت هي اجتهاد، كل واحد فيهم كان يعتقد ان هو قريب من الحق اوى، ده اللي كان في واحد اقرب، ف دى شهادة للنبي عليه الصلاة والسلام أن الاتنين يعنى حاولوا يصيبوا الحق، بس في واحد كان اقرب الى الحق وهو على رضى الله عنه وارضاه \_ ، طيب بعد اللي حصل ده سفكت دماء او مات هنا او هنا احنا المفترض ان نكف الالسنة عن الكلام في هذا الباب، حتى تسلم صدورنا من ناحية الصحابة الكرام، ان الانسان لما يسمع فعلا او يقرأ في الموضوع يتألم جدا فعلا، شئ مؤلم انك انت ترى هذا الجيل الفريد حصل منه ذلك، لكن تقول يعنى سبحان الله يعنى هم مغفور لهم، ربنا غفر لهم، صح؟ ربنا قال " وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ"، خلاص يبقى الانسان يحاول ميتكلمش في الموضوع د ،مسألة وعدت وغفر الله لهم، والمجتهد المصيبة محسن له أجران، و المجتهد المخطأ له اجر واحد، ودول كلهم ربنا راضى عنهم ، فمفيش داعي إنسان يتعب نفسه في كتر الكلام في المسألة دي حتى لا يتأثر هو أو يؤثر في الناس،

فعوام الناس بتحب الصحابة كلها، مش كده! ما فيش في صدور هم حاجة، لو انت قعدت تحكيلهم القصة دي يتعبوا جدا، مايصدقوش اصلا، إيه ده! الصحابي حصل فيه كده! طيب ينفع كده! ممكن انت تسبب لهم مشكلة كبيرة، يبقوا هما قلوبهم سليمة، يطلع قلبه في مشكلة من ناحية معاوية ولا من ناحية طلحة او او ... يبقى انت افسدت قلبه من ناحية من ناحية صاحبي ما، والصحابة نفسهم كلهم على خير، تمام لذلك قال كان عمر ابن عبدالعزيز رضى الله عنه لما سئنل عنه عما شجر بين الصحابة، جه واحد يعني كده خبيث كده جه يعني تقول ايه اللي حصل بين الصحابة؟ عاوز بقى يوقعه، فرد عليه رد قوي جدا، قال: "تلك دماء طهر الله منها أيدينا" ربنا نجانا ان احنا نكون في المشكلة الكبيرة دي، قال: "تلك دماء طهر الله منها أيدينا فلا نلوث بها ألسنتنا" زي ما ربنا كرمنا ما كناش في الفتنة دي نسكت عنها ما بنتكلمش بأستنا، يعني ربنا كرمنا وموقعناش فيها بايدينا نقع فيها بلساننا! خلاص ،عمر ابن عبد العزيز هو اللي منع سب على بن أبي طالب على المنابر، النواصر تمامًا، و منع ان يسب احد على المنابر، وكان نصر عظيم خلافة عمر ابن عبد احد على المنابر، وكان نصر عظيم خلافة عمر ابن عبد اورضاه ...

الخلاصة ان اهل السنة يتولون الصحابة جميعا وما وقع بينهم من شجار هم يسكتون عنه ويكفون الالسن عنه ويتراضون على الجميع ويقولون كما قال تعالى "رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَيَكْفُونَ الْالسن عنه ويتراضون على الجميع ويقولون كما قال تعالى "رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ (١٠)"، تمام!

بعد كده بيقولنا مسألة وهى اهل بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، خلينا الاول قبل ما ننتقل لأهل بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، نتكلم فى مسئلة خطيرة وهى:

ما حكم سب الصحابة؟ يمكن هنا لم بفصلها اوى لكن لازم نقولها لأن المسألة دى خطيرة، طيب انت قولتلي ما ينفعش وينفع ،طيب ايه بقى حكم اللي بيسب الصحابة؟

هنا المسألة دي فيها كلام من اهل العلم، كلام جمهور العلماء ان سب الصحابة كبيرة من الكبائر، وبعض اهل العلم يقولون الصحابة كفر بالله \_سبحانه وتعالى\_، ويزداد الخلاف في <mark>أبي بكر و عمر \_ رضي الله عنهم وأرضاهم\_ بالذات،</mark> يعني كتير من اهل العلم لما يتكلموا في أبي بكر وعمر يقولوا الذي يسب أبي بكر أو عمر يكفر، وكتير من اهل العلم ما بيكفروش حتى بردو اللى بيسب أبو بكر وعمر، يبقى مسألة عموم سب الصحابة فيه خلاف، وخاصة اللي بيسب أبو بكر و عمر، ليه اشمعنا أبو بكر و عمر؛ لأن دول يعني حصل عليهم ثناء كتير جدا جدا في القرآن والسنة، فأبو بكر و عمر بالذات لهم خصيصة، ان دول يعنى أكابر أكابر للصحابة، مينفعش يتمسوا، الخلاصة يعنى ان جمهور اهل العلم على ان سب الصحابة كبيرة من الكبائر، لا يكفر الانسان بمجرد سب الصحابة رضى الله عنهم وارضاهم الا اذا سب عائشة بالزني، هنا يكفر على طول، ليه؟ لان ده طعن في القرآن، ربنا برأها من فوق سبع سموات، والذي يسب عائشة رضى الله عنها بالزني خصوصا ف ده كافر بالله سبحانه وتعالى الانه مكذب للقرآن، يقول واختلف اهل السنة في تكفير من يسب أبي بكر و عمر خصوصا فذهب الى ذلك طائفة من علماء السنة، والجمهور على معاقبة من الصحابة وعدم تكفيره، طب بيستدلوا بايه بقى الجمهور؟ قال لان على \_رضى الله عنه وارضاه\_ نفسه لم يكفر الخوارج ، هما الخوارج عملوا ايه ؟د كانوا يسبون عليًا بل يكفرونه، طب على بن أبى طالب كفر الخوارج؟ لا، ايه الدليل؟ ان هو لما قاتل الخوارج لم يعاملهم معاملة الكفار، يعني في فرق بين قتال فئة مؤمنة باغية وقتال فئة كافرة، إيه الفرق؟ الفرق أن المسلمين لما بيقاتلوا الكفار لو قاتلهم بياخدوا منهم غنائم وبياخدوا نسائهم سبى، لكن لو حصل قتال بين طائفتين من المؤمنين لا يجوز أخذ غنائم ولا يجوز أخذ سبى، دول مسلمين منهم يأخذوا منهم غنيمة ازاى! ولا ينفع تأخد زوجاتهم سيى، طب لما على قاتل الخوارج اخذ غنيمة؟ لا، أخذ سبى ؟ لايبقى فهمنا أن على قاتلهم على انهم مسلمين، لم يقاتلهم على ان هما كفار، على الرغم ان هم كفروا على بن أبى طالب، طيب على وعثمان وابوبكر وعمر مافيش فرق مابينهم، لذلك الجمهور قالوا طالما الاربعة دول قريبين من بعض في الفضل و في الإمامة وفي الخلافة و في كله،

اذا كان على مكفرش اللي كفره يبقى ماكفرش ايضا الذي يكفر أبو بكر وعمر وعثمان، فلذلك قول جمهور اهل العلم ان اللي يسب الصحابى او حتى يكفره ليس بكافر، وبعض اهل العلم يقول ان يكفر الصحابة يبقى كافر ،خاصة اللى يكفر مين؟ ابو بكر و عمر ، يبقى مسألة التكفير من يسب الصحابة ما فيها خلاف بين أهل السنة، يبقى انت لو سمعت حد من العلماء بيكفر مثلا الشيعة الاثنى عشرية، اللى هما بتوع إيران يبقى ده قول معتبر عند اهل السنة، و اللى مش هيكفرهم برضو ده قول برضو محترم وده قول الجمهور من أهل السنة، المسألة دي فيها خلاف، هتجد بعض أهل العلم فعلًا بيكفر الشيعة الاثنى عشرية، شيعة ايران، كل دول عنده كفار لأن هما بيسوا الصحابة، طبعا بيسبوا أبو بكر وعمر ، دا عندهم الصباح والمساء، تمام! وبعض اهل العلم قالوا لا مش كفار، يبقى القولين قولين معتبرين عند اهل السنة ، لكن والله اعلم الراجح عدم تكفيير الذي يسب الصحابة الكرام؛ لان على نفسه لم يكفر الخوارج، تمام! يبقى ده حكم سب الصحابة الصحابة الكرام؛ لان على نفسه لم يكفر الخوارج، تمام! يبقى ده حكم سب الصحابة \_رضى الله عنهم وارضاهم\_،

بيقول بعد كده اهل البيت بقى، آل بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، اللى هما من ينسبون الى بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، بيقول مين هما بقى؟ آل على بن أبى طالب، وقال جعفر بن ابي طالب، وآل العباس، وآل الحارث ابن عبدالمطلب، و ده عم النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، طبعا معلوم بناته ،او ابناء اعمامه دول طبعا من اهل بيت النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، و دي مسألة مهمة، قال \_سبحانه وتعالى ": \_إنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا (٣٣)"، وقال النبى \_عليه الصلاة والسلام ": \_وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، وطبعًا اثنى النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ على اهل بيته أيما ثذاء، يعنى د شيء معلوم يعني،

لكن المسألة المهمة الان اللي عايزين نفهمها هي: زوجات النبي عليه الصلاة والسلام ، هل زوجات النبي عليه الصلاة والسلام من اهل البيت ام لا؟ دي هتفرق كتير ودي هتبقى حجة على الشيعة قاتلهم الله ، ان هما دلوقتي بيقولوا احنا نتولى اهل البيت، تمام طيب بتسب خديجة؟ اه بسب خديجة، بتسب عائشة؟ طبعا بسب عائشة، بيسب كل زوجات النبي عليه الصلاة والسلام ، نقوله انت اصلا وقعت ف اهل البيت وانت لا تدرى ؛ لأنك جاهل، بيقول لك لا مش أهل البيت! لا ده هما اهل البيت، ده من اهل البيت قطعا، ليه؟ لان اصلا الآيات اللي هي قوله تعالى: "إنَّمَا يُرِيدُ الله لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ نَطْهِيرًا (٣٣)"، كانت السياق ف الكلام عن مين اصلا؟ كان عن زوجات النبي عليه الصلاة والسلام ، قال تعالى: "يَا نِسِناعَ النبيِّي السِّنُتُنَ كَاحَدٍ مِنَ النبِساءَ أِنِ التَّقَيْتُنَ فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الْذِي فِي قُلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا (٣٣) وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبْرَجْنَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ إِنِّمَا يُرِيدُ اللهَ لِيدُهُ فِي الله الله النبي عنه المها النبي عنه المسلاة والسلام ، فعلم قطعا ان زوجات النبي عليه الصلاة والسلام من أهل البيت، ف دى المسألة الأولى، ا

المسألة لتانية: هل زوجات النبى \_عليه الصلاة والسلام \_ ماتوا على الخير ام لا؟ من ناحية تانية ربنا \_سبحانه وتعالى قال ":يا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِأَرْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعُكُنَّ وَأُسَرِّحُكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا (28) وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا (٢٩)"، طيب الآيات دى معناها ايه؟ كانت نزلت في ان نساء النبي \_عليه الصلاة والسلام \_ كانوا بيزودوا عليه الطلبات شوية يعنى، عايزين يوسعوا ع نفسهم يعنى، هاتلنا و هاتلنا ...، والنبي \_عليه الصلاة والسلام \_ في عليه الصلاة والسلام \_ في عليه الصلاة والسلام \_، فربنا نزل قرآن بيقولهم لو عايزين الدنيا خلاص هو يطلقكم وخلاص بقى عليه شوفوا فربنا نزل قرآن بيقولهم لو عايزين الدنيا خلاص هو يطلقكم وخلاص بقى عليه شوفوا الدنيا بقى لو انتم عايزين الدنيا، لو عايزين النبي \_عليه الصلاة والسلام \_ وتريدون الله \_ سبحانه وتعالى \_ يبقى ايه؟ يبقى كفوا عن هذه الطلبات " فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ الْمُرًا عَظْيِمًا"،

السؤال: هل بعد هذه الآيه طلق النبي عليه الصلاة والسلام اي واحدة من زوجاته؟ لم يفعل \_عليه الصلاة والسلام\_، فعُلم أنهم اختاروا الله ورسوله والدار الآخرة، فيصح فيهم قوله تعالى" فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا"، يبقى دى دليل على ان زوجات النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ كلهم في الجنة؛ لان هو ما طلقش ولا واحدة منهن، ف معنى ذلك انهم ماتوا محسنات ولهم الاجر العظيم عند الله \_سبحانه وتعالى\_، تمام! أفضلهن على الاطلاق خديجة خديجة \_رضى الله عنها وارضاها\_ بلا نزاع، قال \_عليه الصلاة والسلام لما جاءه جبريل قال "يا رسولَ الله، هذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام، فإذا هي أتتنك فاقرأ عليها السلام من ربها، ومنِّي، وبشِّرْها ببيت في الجنة مِن قصب، لا صخبَ فيه ولا نصب "،فهي رضي الله عنها خير نساء النبي على الاطلاق رضي الله عنها وارضاها\_، ثم يأتى بعد ذلك عائشة \_رضى الله عنها وارضاها ،قال النبي عليه الصلاة والسلام: "فُضْلُ عَائِشَةَ علَى النِّسنَاءِ كَفَضْلُ الثُّريدِ علَى سَائِرِ الطُّعَامِ."، طبعا المقصود هنا على النساء اللي عايشين، فخديجة كانت ماتت رضى الله عنها وارضاها\_ قبل ان يتزوج النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ عائشة، فلا تعارض ان احنا نقول خديجة افضل النساء وحديث النبي عليه الصلاة والسلام ،المقصود فضل عائشة على النساء اللي عايشين دلوقتي، و إلا فمريم أفضل من عائشة، و آسية أفضل من عائشة، و فاطمة أفضل من عائشة ، وخديجة أفضل من عائشة، لان النبي عليه الصلاة والسلام قال"كمل من الرجال كثير ، ولم يكمل من النساء إلّا أربع"، الخلاصة يعنى ان افضل زوجات النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ بعد خديجة هي عائشة \_رضى الله عنها وارضاها ، نزل الوحى في لحاف عائشة رضى الله عنها وارضاها ، توفى النبي عليه الصلاة والسلام بين سحرها ونحرها رضى الله عنه وارضاه ، قيل للنبى عليه الصلاة والسلام: " يا رسولَ اللهِ أَيُّ النَّاسِ أحبُّ إليكَ قالَ عائشةً قيلَ مِنَ الرِّجالِ قالَ أبوها"، فهنيئا لهذا البيت المبارك افضل رجل في قلب النبي \_عليه الصلاة والسلام\_، و أفضل امرأة في قلب النبي عليه الصلاة والسلام بعد موت خديجة، هو بيت واحد بيت، الخلاصة يعنى ان هذه خديجة وهذه عائشة \_رضى الله عنهن\_، بعد ذلك بقى تأتي زوجات النبى عليه الصلاة والسلام،

يبقى ديت المسألة التانية هي ان زوجات النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ هن معه في الجنة قطعا، قال النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ حين اوصى اهل البيت قال " :وأهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتى"،

اهل السنة الكرام وسط بين المبتدعة ،فإن المبتدعة على فريقين: فريق كان يسبون عليا ويكفرونهم وهم الخوارج، فريق تانى أله على اللي هما السبئية اتباع عبد الله بن سبأ، وغلا في على هو ما ألهوش بس غلا فيه، خلاه بقى هو ده افضل صحابى، وسبوا ابو بكر وعمر، وقالوا ان على اولى بالخلافة من غيره والكلام دوت، اما اهل السنة فوسط بين هؤلاء جميعا فانهم يتراضون عن الصحابة جميعا، خد بالك! احنا ليه اصلا بنعمل فرق بين الصحابة وبين اهل البيت؟ هو كلمة الصحابة دي مش داخل فيها أهل البيت؟ صح؟ فما ينفعش نقول الصحابة و أهل البيت، طيب م أهل البيت عبارة عن صحابة، كل الأحديث والإيات التي نزلت ف فضل الصحابة هي هي في فضل اهل البيت، فلذلك اهل السنة ما بيفرقوش بين الاتنين، اه بيقولوا اهل البيت لهم مزية خاصة طبعا، ولهم وصية خاصة من النبى عليه الصلاة والسلام، لكن اهل السنة يحبون الجميع و يتراضون عن الجميع، ولا يسبون مثلا دول او دول ، بل يتراضون عن الجميع ،فاهل السنة في اهل البيت وسط فانهم يترضون عن الصالحين من اهل البيت، فإن اهل البيت فيهم فاسدين، مش كده؟ والى الآن، ممكن تلاقى واحد صايع من اهل البيت، مش كده! يقول لك انا من الاشراف! ايوه بس مش انت المقصود بالكرامات انما الوصية للصالحين من اهل البيت، قال النبي \_عليه الصلاة والسلام ": \_يا فاطمة بنتَ مُحَمَّدٍ ! سَلِينِي من مالي ما شِئْتِ لا أَغْنِى عنكِ من اللهِ شيئًا"، هذه فاطمة بنت محمد عليه الصلاة والسلام ،اذا انما القرب من الله والصلاح والشرف ان ينتسب الانسان لاهل البيت ان يكون انسان اصلا ايه صالح ،وليس انسانا فاسدًا،

بعد كده بيقول لنا: الخلفاء الراشدون \_رضى الله عنهم وارضاهم\_ ، طبعا نعتقد ان الخلفاء الراشدين \_رضى الله عنهم وارضاهم\_ هم افضل هذه الامة على الاطلاق، فافضل هذه الامة على الاطلاق ابو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على، فقال النبي \_عليه الصلاة والسلام \_ ": فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِى وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ"، افضل الخلفاء بلا خلاف افضل الصحابة على الاطلاق ابو بكر، بل ابو بكر وعمر وعثمان وعلى، بإجماع الصحابة افضل من جميع زوجات النبي \_عليه الصلاة والسلام\_؛ لان الصحابة لم يختلف على امامة هؤلاء الاربعة يعنى ابو بكر وعمر وعثمان على افضل من جميع اصحاب النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ بل افضل من جميع زوجات النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، فان ابن على بن ابى طالب اسمه محمد ابن الحنفية ، لان امه كانت من بنى حنيفة، سأل أبوه عليًا ":يا أبت، أيُّ الناس خيرٌ بعد رسول الله \_صلى الله عليه وسلم\_؟ قال: "أبو بكر"، قَلتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قال: "ثُمَّ عمر"، وخشيتُ أن يقول عثمان، قُلتُ: ثُمَّ أنت؟ قال: "ما أنا إلا رجل من المسلمين" ،ف حتى ما رضاش يعنى يقول له ثم انا يعنى فقاله انا راجل عادي ، يعنى سبحان الله يعنى شوف ابنه بيسأله، يعنى لو واحد قدام ابنه يقول لك انا كنت طالع الاول ع مدرسة وانا صغير، عارف انت الجو ده، لا ده على بن طالب يعنى بيقول ايه ما فيش مجاملة في الموضوع ده، قال له مين احسن الناس قال له ابو بكر ثم عمر ثم عثمان صريحة قال له و انت قال له ما انا الارجل من المسلمين ابن عمر رضى الله عنه دخل على ابن ابى طالب قال كنا في زمن النبي صلى الله عليه وسلم لا نعدل بعد ابو بكر أحد ثم عمر ثم عثمان و ذكر بعد ذلك على رضي الله عنه بعدها ،

فهذا الترتيب لا تجوز مخالفته ، لا تصح مخالفته، فهذا ترتيب في الخلافة، وهو ترتيب في الفضل والشرف،

بعد كده يأتي من بقى؟ يأتي بعدين بقية العشرة المبشرين بالجنة ، طلحة والزبير وسعد و سعيد ابن زيد وابو عبيدة من الجراح والعشرة يعني باقي الستة المبشرين بالجنة، بعد هؤلاء الخلفاء الاربعة،

بعد ذلك يأتي اهل بدر، يعني فان النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ قال عن اهل بدر قال الله تعالى لهم " اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم" ،

بعد كده يأتى اهل بيعة الرضوان هم الذين بايعوا النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ تحت الشجرة، هم المالية الما

بعد كده من اسلم قبل صلح الحديبية ،افضل ممن اسلم بعد صلح الحديبية ،لان الله تعالى قال ":لا يَسْتَوِي مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ الله عَظْمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا الله الفتح هو فتح مكة ،والبعض قال الفتح هو فتح مكة ،والبعض قال الفتح هو صلح الحديبية ،والراجح ان الفتح هوالصلح الحديبية ، ده كلام فيه تفصيل يعني لكن خلاصة يعني ان الفتح هنا هو صلح الحديبية ،يبقى افضل ناس من اسلم قبل صلح الحديبية، وبعد كده من اسلم بعد صلح الحديبية ،

اما فضل ابو بكر \_رضي الله عنه\_ فثابت بالادلة الكثيرة جدا ،منها قول النبى \_عليه الصلاة والسلام ": \_لَوْ كنتُ مُتَخِذًا [ مِنْ أهلِ الأرْضِ ] خليلًا ، لاتخذْتُ ابنَ أبي قُحَافَةَ خليلًا ، ولكنَّ صاحِبَكم خليلُ الرحمنِ"، وقال " أَتَتِ امْرَأَةُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ ، قَالَتْ : أَرَأَيْتَ إِنْ جِئْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ ؟ كَأَتَهَا تَقُولُ : المَوْتَ ، قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : إِنْ لَمْ تَجِدِينِي فَأْتِي أَبَا بَكْرٍ"

صريحة جدا ،ف د تصريح باستحقاق ابا بكر خلافة النبى \_عليه الصلاة والسلام\_، و قال النبى عليه الصلاة والسلام ": \_سندُوا عني كلَّ خَوخَةٍ ، في هذا المسجد ، غير خَوخَةِ أبي بكرٍ"، كان الصحابة ليهم أبواب ع المسجد ،ابوابهم حولين المسجد، ف في بيوت لازقة ف المسجد لدرجة انه يفتح الباب يخش المسجد، ف اقفلوا كل باب الا باب بيت ابو بكر \_رضى الله عنه \_، و د دليل انه هو د اللي هيكمل بعدى ف الخلافة ، وقال النبي \_عليه الصلاة والسلام \_: " إن من أمن الناس على في صحبته وماله أبو بكر" ،

أَما عمر \_رضى الله عنه \_ فقال \_عليه الصلاة والسلام\_:" لقد كان فيما قبلكم من الأمم محدثون فإن يك في أمتي أحد فإنه عمر"، وقال: لَوْ كَانَ بَعْدِي نَبِيٍّ لَكَانَ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ "\_رضي الله عنه وارضاه\_،

واما عثمان فقال عليه الصلاة والسلام: " أشدُّ أُمَّتِي حياءً عُثمانُ بنُ عفَّانَ" ،وقال: "ألا أستحى من رجل تستحى منه الملائكة"،

واما على فحدث ولا حرج يكفي يوم خيبر، قال النبى \_عليه الصلاة والسلام ": \_لَأُعْطِيَنَ هَذِه الرَّايَةَ غَدًا رَجُلًا يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَى يَدَيْهِ، يُحِبُّ اللَّهَ ورَسولُه ويُحِبُّهُ اللَّهُ ورَسولُهُ"، ثم كان اليوم التالي قال ":أيْنَ عَلِيُّ بنُ أبِي طَالِبٍ"، واعطاه الراية وقال ل \_عليه الصلاة والسلام \_ لما خرج الى بعض الغزوات وترك على في المدينة وقال": أتُحَلِّفُنِي في الصِّبْيَانِ والنِّسنَاءِ؟"، يعني ما ينفعش انا المفروض اطلع اجاهد، قَالَ: ألَا تَرْضَى أنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ، مِن مُوسَى إلَّا أَنَّه ليسَ نَبِيٌّ بَعْدِي"، فهذا شرف على \_رضي الله عنه وارضاه \_

وبعد كده بيقول لنا العشرة المبشرون بالجنة، واحنا اتكلمنا عن الموضوع دوت وقال
عليه الصلاة والسلام: "عشرة في الجنة"، "أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة،
وعثمان في الجنة، وعلي في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة، وعبد الرحمن
بن عوف في الجنة، وسعد بن أبي وقاص في الجنة، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة"،
مين راوي الحديث ده؟ سعيد ابن زيد ف سكت جه على اخر واحد وسكت، ليه؟ عشان هو
اخر واحد ، فقال تسعة، قالوا له في واحد ناقص، قال لو شئتم سميت لكم العاشر ،لازم
اقول شوف ادب الصحابة، شوف على كان بيقول يا اخوانا، شوف سعيد بن زايد بيعمل ايه
،يا اخواننا لا هو ده الجيل جيل متواضع جيل منكسر، فقال لهم يعني لازم اقول، قالوا لا ما
انت قلت لنا عشرة قلنا بقى العاشر، فقال سعيد بن زيد ، يا له من جيل شريف كريم
متواضع عجيب،

طبعا في ناس كتير النبى \_عليه الصلاة والسلام\_ بشرهم بالجنة كبلال ابن رباح، قال ": سمعت دف نعليك بين يدي في الجنة سمعت دف نعليك بين يدي في الجنة"، وبشر عكاشة بن محصن \_رضي الله عنه وارضاه\_، وبشر ثابت بن قيس، و بشر جماعة من الصحابة بالجنة على عهد النبي \_عليه الصلاة والسلام\_،

Alaa Hamed

بعد كده بيقول لناع السريع بيقول الواجب نحو أئمة المسلمين وعامتهم ولزوم جماعتهم: قال \_عليه الصلاة والسلام\_: "الدِّين النصيحة"، قلنا: لِمَن؟ قال: "لله، ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم"،

١- بيقول النصيحة لله: افراده تعالى بالعبادة وتعظيم والخوف والرجاء ومحبته فعل اوامره واجتناب نواهيه،

٢- النصيحة للرسول \_عليه الصلاة والسلام\_:تصديقه فيما اخبر وطاعته فيما امر،

٣-النصيحة لأئمة المسلمين: الدعاء لهم في حدود طاعة الله تعالى،

٤-والنصيحة لعامة المسلمين: امرهم بالمعروف نهيهم عن المنكر حب الخير لهم،

بعد كده بيقول الواجب نحو ولاة الامور: من هو ولي امر المسلمين؟ ولي امر المسلمين لابد له من شروط ، ليس كل احد حكم المسلمين يبقى ولي امر للمسلمين، في حاجة اسمها ولي امر كلمة ولي امر دى معنى شرعي ،يترتب عليه واجبات و تابعات، ولي امر المسلمين د كلمة لازم يبقى لها شروط، فلابد ان يتوفر في الشخص لكي يكون

ولي امر المسلمين: ان يحكم بكتاب الله، ان يصون الدين ويسوس الدنيا بالدين، فاذا كان يحمي الدين، ولا يحكم في سياسته بالدين، فلا يسمى ولي أمر المسلمين، اذا كان يحكم بالقانون الوضعي ولا يحكم بالشريعة فلا يسمى ولي امر المسلمين، انما ولي امر المسلمين اللي هنتكلم عليه دلوقتى.. كل الكلام اللي هقوله دلوقتي هو على من كانت صفته هكذا، اللي هو يحمي الدين و يسوس الدنيا بالدين، يعني سياسته قائمة على الدين، صيانة الدين، نشر الدين، التحاكم الى الشريعة، الحكم بكتاب الله، ولا نشر الدين، التحاكم الى الشريعة، الحكم بكتاب الله، اما اذا لم يكن يحكم بكتاب الله، ولا ماجعيته هي الشريعة الاسلامية، ولا يحكم الشريعة الاسلامية، ويحكم الوضعية، فلا يسمى ولى أمر للمسلمين، انما يسمى رئيس، محافظ، اي حاجة، لكن ما يتسماش ولي امر المسلمين، عشان ما تختلط فالمعاني، وهنشوف بقى التعامل معه ازاي،

لكن في فرق بين التعامل مع ولي امر المسلمين وبين التعامل مع الحاكم اللي هو حكم المسلمين ،لكن لا يحكم بالشريعة الاسلامية، طب الدليل على كده قال عليه الصلاة والسلام: " إن أُمِّر عليكم عبدٌ مجدَّع - حسبتها قالت أسود- يقودكم بكتاب الله تعالى فاسمعوا له وأطيعوا"، يقودكم لكتاب الله فهنا اسمعوا واطيعوا دى لمين؟ اذا كان يحكم بكتاب الله، اما اذا لم يكن يحكم بكتاب الله، هنا دي هتبقى مسألة ينظر لمصالح المسلمين، بمعنى انا دلوقتى ولى امر المسلمين دوت اذا كان يحكم بكتاب الله طبعا يجب له السمع والطاعة، حتى وان ظلم وان جار، طب ليه بقى؟ الاحاديث اللي جت في الموضوع ده ليه ؟لان مصلحة اجتماع المسلمين واقامة الدين مع شيء من الظلم افضل من تفرق المسلمين؛ لان التفرق فيؤدي الى المزيد من الظلم ، يعني لن يحل الظلم الاول وسيؤدى الى المزيد من الظلم ، وقد رأينا يعني كيف يزداد الظلم بالتفرقة والتفرق الغير مأمون والغير محسوبة، واضح؟ فيجب له الطاعة، طبعا الا اذا امر معصية، اذا امر معصية فلا سمع ولا طاعة، اما اذا كان شخص يعنى هو يحكم المسلمين لسبب ما بطريقة ما بطريقة بقى حديثة انتخابات و ديموقراطية ومش عارف ايه.. ولا يحكم بكتاب الله، هنا يتم التعامل معه بطريقة المصلحة (مصلحة المسلمين) يعنى سيتم طاعته فيما في مصلحة المسلمين، خلاص يعنى الامور تعتبرها واقع انت بتتعامل معه، يعنى مش هنقول ان دوت ولى امر المسلمين ،وفي نفس الوقت مش هنقول مش هتتعامل معه، لا هو واقع ،هي حالة واقعة، ان في حاكم وهو لا يحكم به بالشريعة مثلا ،خلاص ايه التعامل؟ التعامل ده واقع ...

تتعامل معاه.. ستتعامل مع الواقع بما يحقق مصالح المسلمين ، ف نتعاون مع هذا الشخص في كل شيء فيه مصلحة للمسلمين، ولا نتعاون معه في اي شيء فيه ضرر للمسلمين ،نطيعه اذا امر بطاعة الله، ولا نطيعه اذا امر بمعصية الله \_سبحانه وتعالى\_، ونسعى في نفس الوقت الى تحسين الوضع دوت الى ان احنا يكون هناك من يحكم بشريعة الله،

Alaa H**ame**d

هناك من يطبق شريعة الله، لكن سعينا في هذا الباب يكون في مراعاة للمصالح والمفاسد، مش بطريقة عشوائية تؤدي الى المزيد من الضرر ،تؤدي الى المزيد من الفساد، انما بطريقة تحقق الصالح العام، وفي نفس الوقت لا تؤدي الى فساد ولا ضرر المسلمين، فيجب على المسلمين ان يجتهدوا في تحسين الوضع، ان يكون لهم حاكم يحكمون بشرع كتاب الله، ان يسود التحاكم الى الشريعة في جميع البلاد والعباد، والى ان يصل الى هذه المرحلة يتم التعامل مع الحاكم الموجود بطريقة تحقيق مصالح المسلمين، فما كان في مصلحة المسلمين يتعامل فيه معه، و يطيعون في قوانين التي لا تخالف الشريعة طالما القوانين تحقق مصالح المسلمين،

لكن الكلام اللي هو بيقوله هنا ده كله على مين؟ على ولي الامر الشرعي، اللي بيحكم بكتاب الله \_سبحانه وتعالى\_ ، بيقول هو ده تجب الصلاة خلفه، والحج والجهاد معه، طبعا شوف حج وجهاد، الحاجات دي مش موجودة في الحاكم اللي احنا بنتكلم فيه، التاني بيحج مسلمين وبيجاهد للمسلمين، قصص ممكن احنا مش حاسين بيها دلوقتي يعني، قال يطاع في مواضع الاجتهاد، يعني اذا اجتهد الحاكم ده لازم يجب كلنا نطيعه، اللي يقوله هيمشي، طالما مش معصية، يعني المسألة فيها خلاف، وهو قال قول ،خلاص هو قوله اللي يمشي، لان هو ولي الامر الشرعي، ده فرق بين ولي الامر الشرعي ولي الامر الغير شرعيى، قال ليس عليه ان يطيع غيره في الاجتهاد، يعني لو واحد تاني اجتهد ما يلزم الحاكم ده ان هو يطيعه، بل عليهم جميعا طاعته في ذلك وترك رأيهم لرأيه، فان مصلحة الجماعة والائتلاف وتجنب مفسدة الفرقة والاختلاف اعظم من امر المصالح الخاصة، كما تجب النصيحة له بالطرق المشروعة، وترك منازعته وعدم الخروج عليه،

يعني يجب ان احنا ننصحه ،الطرق المشروعة طبعا التي لا تثير العامة عليه وان لا نخرج عليه، قال الامام الطحاوي: (ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا ، وإن جاروا ، ولا ندعوا عليهم ، ولا ننزع يداً من طاعتهم ، ونرى طاعتهم من طاعة الله عز وجل فريضة ، ما لم يأمروا بمعصية ، وندعو لهم بالصلاح والمعافاة) ،

#### Alaa H**ame**d

طبعا ذكر الادلة بعد ذلك " أطبعوا الله وأطبعوا الرَّسُولَ وأولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ "، قال عليه الصلاة والسلام : " من أطاعني فقد أطاع الله، ومن يعصني فقد عصى الله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعص الأمير فقد عصائي"، وقال عليه الصلاة والسلام : "السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحب وكره، ما لم يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة"،

يقول هذه النصوص نستخلص من ان السمع والطاعة واجبة في كل الاحوال ما عدا المعصية،

عدم الخروج على ولاة الامر إذا لم يقبلوا النصيحة، ان من نصح لولاة الامر وانكر عليهم بالطريقة المشروعة فقد برئ من الذنب، النهي عن اثارة الفتن واسباب اثارتها ،

عدم الخروج على الولاة ما لم يظهر منهم الكفر البواح اي الظاهر الذي لا يحتمل التأويل،

وجوب لزوم جماعة المسلمين الذين يسيرون على هدى الكتاب والسنة قولا وعملا و اعتقادا وموالاتهم واتباع سبيلهم والحرص على جمع كلمتهم الحق وعدم مفارقتهم او الانشقاق عنهم ": وَمَن يُشْنَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَتُصْلِهِ جَهَنَّمَ ﴿ وَسَاءَتُ مَصِيرًا "،

وقال \_عليه الصلاة والسلام\_:" عليكم بالجماعة، فإن يد الله على الجماعة، ومن شذَّ شذَّ إلى النار"، وقال \_عليه الصلاة والسلام " :\_مَن رَأَى من أمِيرِهِ شيئًا يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ عليه ، فإنَّهُ ليس أحدٌ يُفارِقُ الجَماعةَ شِبْرًا فَيَموتُ ، إِلَّا ماتَ مِيتةً جَاهِلِيَّةً"،

دلت هذه النصوص على وجوب لزوم الجماعة وعدم منازعة الامر اهله والوعيد الشديد لمن يخالف ذلك، اذ ان الجماعة رحمة والفرقة عذاب، بذلك درس النهاردة الكلام على الصحابة الكرام

إلى اللقاء في المرة القادمة درس جديد

جزاكم الله خيرا سبحانك الحمد ربنا وبحمدك اشهد ان لا إله إلا أنت أستغفرك و أتوب إليك .